

## Николетта Мислер

## **МИХАИЛ НЕСТЕРОВ** И РУССКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ФИЛОСОФЫ

Третьяковская галерея хранит знаменитый двойной портрет кисти Михаила Васильевича Нестерова «Философы», на котором Павел Флоренский и Сергей Булгаков изображены в Сергиевом Посаде в 1917 году. Спрятанный на долгое время в фондах музея, портрет снова занял свое место в экспозиции как важная часть творческого и духовного пути Михаила Нестерова. Именно этот последний аспект освещен в статье диакона Сергия Трубачева, написанной к столетию со дня рождения Павла Флоренского' и посвященной этой картине.

позданный в год Октябрьской революции, портрет становится ▶точкой опоры для целой череды событий, которые случились вокруг него или в связи с ним «под святыми сводами» Троице-Сергиевой лавры. другими словами, становится живым свидетелем того времени. Прежде всего, картина с композиционной точки зрения представляет собой двойной портрет, характерный для эпохи Возрождения, иначе говоря, здесь мы находим изображение двух приближенных друг к другу, чуть ли не наложенных один на другой профилей, но по форме – единый портрет, потому что он неразрывно связал обе фигуры в эмблематическом воспроизведении.

Приведем слова Сергея Булгакова: «Это был, по замыслу художника, не только портрет двух друзей... но и духовное видение эпохи. Оба лица выражали для художника одно и то же постижение, но по-разному, одно из них как видение ужаса, другое же как мира, радости, победного преодоления. И у самого художника явилось сначала сомнение об уместности первого образа, настолько, что он сделал попытку переделать портрет, заменив ужас идил-

лией, трагедию - благодушием. Но тотчас же обнаружилась вся фальшь и невыносимость такой замены, так что художнику пришлось восстановить первоначальное узрение. Зато образ о. Павла оказался им сразу найденным, в нем была художественная и духовная самоочевидность, и его не пришлось изменить. То было художественное ясновидение двух образов русского апокалипсиса, по сю и по ту сторону земного бытия, первый образ в борьбе и смятении (а в душе моей оно относилось именно к судьбе моего друга), другой же - к победному свершению, которое ныне со-

Апокалиптическая трактовка Булгакова, возможно, более применима к его собственному изображению - мужчина, закутанный в темное пальто, с лицом, выражающим бурный, хотя и сдерживаемый внутренний конфликт, нежели к изображению Павла Флоренского, который запечатлен в белой рясе, со склоненной к собеседнику головой и являет собой воплощение покорного и спокойного приятия своей судьбы (это подчеркивается его жестом: рука на груди) - образ смиренный, но насыщенный предчувствием трагического.

◀ M.B. HECTEPOB Философы. 1917 Холст, масло 123×125

◆ Mikhail NESTEROV The Philosophers, 1917 Oil on canvas 123 by 125 cm

ТРЕТЬЯКОВСКАЯ ГАЛЕРЕЯ / THE TRETYAKOV GALLERY / #2'2007 ТРЕТЬЯКОВСКАЯ ГАЛЕРЕЯ / THE TRETYAKOV GALLERY / #2'2007 49

Трубачев С.З., диак. П.А.Флоренский и М.В.Нестеров // Трубачев С.З. исследования. М., 2005. С. 345-359. Здесь идет речь о тексте одной конферамцево», опубликован во: материалы и иссле Посад. 1994. С. 12-20.

Священник Павел Флоренский // Слово. 1989. № 12. C. 29.

## MIKHAIL NESTEROV **AND THE RUSSIAN** RELIGIOUS **PHILOSOPHERS**

Among some of the most fascinating and prized items owned by the State Tretyakov Gallery is Mikhail Nesterov's famous double portrait of the philosophers Pavel Florensky (1882-1937) and Sergei Bulgakov' (1871-1944). Painted in 1917 and showing the two men in Sergiev Posad, for many years "The Philosophers" was consigned to storage; yet now, once again, it forms part of the Tretyakov Gallery's display as a vital element of Nesterov's creative and spiritual development. Deacon Sergiy Trubachev's important article<sup>2</sup>, written to mark Florensky's the 100th anniversary of Florensky's birth and examining this very painting, focuses in particular on its spiritual merit. Deacon Trubachev's study offered a convenient starting point for this article.

> reated in 1917, the year of the Great October Revolution, Mikhail ✓ Nesterov's portrait was at the centre of a whole series of events occurring around, or in direct connection with it under the "hallowed arches" of the Trinity Lavra of St. Sergius in Sergiev Posad. It can, indeed, be seen as something of silent witness, having observed the momentous upheavals of those times. From the point of view of composi-

tion, the painting constitutes a double portrait in the Renaissance tradition. Two profiles are situated side by side, so close as to be almost overlapping. From the point of view of form, however, the work should be viewed as a single portrait, the figures indissolubly linked in an emblematic image.

Sergei Bulgakov wrote of the portrait: "As the artist saw it, this was to be not merely a portrait of two friends painted by a third, but, more significantly, a spiritual vision of an era. Both faces, for

the artist, expressed the same realisation. but in different ways: if one showed terror, the other spoke of peace, joy, victorious overcoming. The artist himself initially experienced doubt as to the appropriateness of the first image, to the extent that he attempted to alter the portrait, substituting terror with idyll, and tragedy with equability. The falsity and utter impossibility of such a substitution becoming immediately apparent, the artist was forced to restore his initial vision. The image of Father Pavel, however, was immediately conveyed: artistically and spiritually evident, it required no further correction. Artistic clairvoyance had succeeded in portraying the two images of the Russian apocalypse, situated within and outside earthly being respectively: the one - in trouble and turmoil (which I was experiencing precisely on account of my friend's fate), the other contemplating the victorious end we now observe."3

Bulgakov's apocalyptic interpretation is, perhaps, more appropriate for his own image than for that of Pavel Florensky: where Bulgakov is shown wrapped in a dark coat, his face expressing intense, if suppressed, inner conflict, Florensky his own fate is stressed by his gesture, as

he lays his hand on his chest. A gentle, meek figure, he nonetheless generates a sense of impending tragedy.

According to Bulgakov, Nesterov's portrait was begun one May evening in 1917, in Florensky's garden in Sergiev Posad. The light was fading into dusk, as the sun sank slowly to rest: the twilight hour, before the first evening star, was Pavel Florensky's favourite time of day. The rosy heavens in the background call to mind the feminine images evoked at dawn and sunset by Mikhail Lermontov, Vyacheslav Ivanov and other authors: in his essay "Celestial Signs" (Nebesnye Znameniya)4, Florensky interpreted these female images as premonitions of Sophia, Divine Wisdom. The two philosophers are, perhaps, discussing Sophia as they sit, the topic holding special importance for both: that very year, Bulgakov wrote on this subject in his essay "The Unevening Light: Contemplations and Meditations" (Svet nevecherny. Sozertsaniya i umozreniya) (Put, Sergiev Posad, 1917).

Around that time, Sophia, Divine Wisdom was much discussed in religious circles. Outside the Church, she was often associated with the Beautiful Lady of symbolist writers and philosophers, drawing some unexpected comparisons. Insofar as Florensky's views are concerned, his essay "The Stratification of Aegean Culture" (Naplastovaniya egeiskoi kultury), examines not the ethereal Sophia, the feminine spiritual archetype of the symbolists, but the solid Earth Mother of prehistoric matriarchy. "The Stratification of Aegean Culture" was published by the printinghouse of Sergiev Posad Lavra<sup>7</sup> in the brochure "The First Steps of Philosophy" (Pervye shagi philosophii) simultaneously with Bulgakov's book, and with our portrait. "The First Steps of Philosophy" included a number of Florensky's earlier works; thus, the philosopher's decision to publish them in 1917 brings us back once more to the importance of the double portrait. By way of introduction to the booklet, Florensky offers a dedication to Bulgakov8, which the portrait serves to illustrate. The dedication runs

"For Sergei Nikolaevich Bulgakov. My dear and deeply respected friend! I commenced the task of publishing this book precisely seven years ago... inasmuch as the book is concerned, these seven years have not been misspent: much has been re-examined, yet the main standpoint was not abandoned. My initial intention to dedicate this book to you has only grown stronger with time. Throughout these seven years, which have served M.B. HECTEPOR На Руси (Душа народа) 1914-1916 Холст. масло 204,6×483,5

Mikhail NESTEROV In Rus (The Soul of the People) 1914-1916 Oil on canvas 204.6 by 483.5 cm

as a good test of our friendship, my respect and love for your spiritual image have only deepened. To publish the entire book in the near future would be impossible; and yet it would pain me so to abandon the consecration with which it has become linked in my soul. So, please accept my most humble offering, not as a work worthy of your name, but simply as testimony to my lasting feelings for you. From the author. 4 May 1917. Sergiev

In "The Stratification of Aegean Culture", Florensky looks at archaeological and philosophical matters, exploring the importance in ancient cultures of femi-

appears in a snow-white cassock, head tilted slightly as he listens to his friend. Florensky's calm, humble acceptance of

ТРЕТЬЯКОВСКАЯ ГАЛЕРЕЯ / THE TRETYAKOV GALLERY / #2'2007

Pavel Florensky, "Celestial Signs. On the Symbolism of Colours: a Meditation" (Nebesniye znameniya /a). In Fr. Pavel Florensky, "Works" (Sochineniya) in 4 vols. Moscow 1996, vol. 2, pp. 414 – 418.

Florensky was well acquainted with this debate through his close contacts with the symbolists at that time. Ample material on this topic can be found in Ye. Ivanov (ed.), "Pavel Florensky and the Symbolists. Literary Experiments, Articles and Correspondence" (Pavel Florensky i simvolisty. Literaturniye opyty, statyi, perepiska), Yazyki Slavianskoi Kultury, Moscow, 2004.

See Pavel Florensky's essay "The Stratification of Aegean Culture" (Naplastovaniya egeiskoi kultury) in Fr. Pavel Florensky, "Works" (Sochineniya) in 4 vols. Moscow, 1996, vol. 2, pp. 91 – 130.

Published under the single title "The First Steps of Philosophy" (Perviye shagi philo texts - "The Stratification of Aegean Culture" (Naplastovaniya egeiskoi kultury), "Lecture and Lectio" (Lektsiya i Lectio) (in lieu of introduction to the lecture course) and "The Forefathers of Philosophy" (Prashchury liubomudriya) - were part of a series of lectures on ancient philosophy, given at Moscow's Academy of Theology between 1908 and 1918. Hegumen Andronik (Alexander Trubachev), "Father Pavel Florensky - Professor of the Moscow Ecclesiastical Academy" in the anthology "Theological Works" (Bogoslovskiye trudy), Moscow Ecclesiastical Academy, 300 year (1685 – 1985). Moscow, 1986, pp. 226 – 232.

Bulgakov's first meeting with Florensky most probably occurred in 1906: his first letter to the

Sergei Nikolaevich Bulgakov (1871-1944) - priest, philosopher and economist. Ordained in 1918, Bulgakov was exiled from Russia in 1922. Moving to Prague, then to Paris, he was one of the few Russian intellectuals who maintained contact with Florensky after emigrating. A broad overview of his philosophy is given in Catherine Evtuhov, "The Cross and the Sickle, Sergei Bulgakov and the Fate of Russian Religious Philosophy", Cornell University Press, Ithaca, 1997. Bulgakov's thoughts on Sophia, Divine Wisdom can be found in Sergei Bulgakov, "Sophia, the Visdom of God: An Outline of Sophiology", revised edition, Hudson, New York, Lindisfarne Press, 1993 (La Sagesse de Dieu Résumé de Sophiologie), ed. C. Andronikof, L'Age d'Homme, Lau-

Deacon Sergiv Trubachev, "Pavel Florensky and Mikhail Nesterov" (P.A.Florensky i M.V.Nesterov), in "Selected Articles and Studies" (Izbrannove, Statvi i issledovaniva), Progress-Plejada, Moscow, 2005, pp. 345–359. The minutes from the conference held in the Abramtsevo Museum appear in "Abramtsevo, Documents and Studies" (Abramtsevo. Materialy i issledovaniya), no 6, Sergiev Posad, 1994, pp. 12–20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fr. Sergiy Bulgakov, "Father Pavel Florensky" (Sviashchennik

nine power and influence - the term "influence" possessing, for Florensky, a meaning somewhat different to that accepted today. In his study, he refers frequently to Jakob Bachofen's work on matriarchy, extremely popular at that

It is hardly surprising, then, that whilst working on his double portrait, Mikhail Nesterov also noticed the Mothers present during the process. The "mystery" of Motherhood was here sensed by Nesterov in two women: Olga Florenskaya, the philosopher's mother, and Anna Giatsintova, Florensky's wife and the mother of his five children. If, in Olga Florenskaya, Nesterov found "something which was hers only, something hidden... A secret thing she would yield to no one," not even to her beloved son, of the philosopher's wife he said: "her entire being is in her smile... Whilst she smiles, everything can be said to be going well. No troubles or old age can bring harm, as long as she smiles."10

Are these two details - the ancient Cora's eternal smile, and the inscrutable remoteness of the Earth Mother - not the two very poles of which Florensky spoke in his debate on femininity in ancient culture? Aphrodite and the stone "babas" (menhirs)?

The smile worn by the enigmatic statue of Cora at the centre of Lev Bakst's 'Terror Antiquus' (1908, State Russian Museum, St. Petersburg) was referred to by Florensky in his argument that Cretan archaeological finds are a key element in the understanding of the roots of Ancient Greek culture, and the final link with the lost continent of Atlantis. Not for the first time, Florensky used the vision of a contemporary artist to illustrate his own thinking: "It is hardly surprising that the sinking of Atlantis proved a source of inspiration to one of Russia's most cultured artists, Lev Bakst, in his painting 'Terror Antiquus' - the most significant work, I feel, to have been produced over the last few years by our historical painters."11

Florensky's preference is somewhat surprising. The philosopher, it seems, felt no overwhelming enthusiasm

for the grand synthesis of Russian culture conveved in his friend Mikhail Nesterov's painting "The Christians (In Rus. The Soul of the People)" (1914 - 1916, Tretyakov Gallery, Moscow), although chronologically, and ideologically, this canvas was closely linked to the double portrait discussed above.

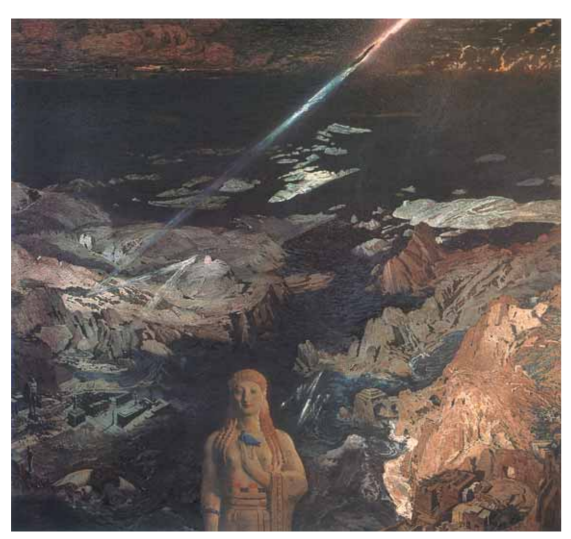
Nesterov's initial plans for "The Christians" were made around the time of Florensky's research into Cretan and Mycenean iconology. The fruit of the artist's work was a large painting, 'The Christians' (In Rus. The Soul of the People), whereas the philosopher's studies resulted in the brochure "The First Steps of Philosophy". Around that time, Nesterov was in close contact with Vasily Rozanov. His meeting with Florensky occurred in the summer of 191612, as he was working on the final version of 'The Christians'. The Pavel Florensky Museum contains a note on this meeting<sup>13</sup>, dated "10 May 1916" and written in Florensky's hand.

The concept behind "The Christians" had long been pondered by Nesterov, who produced a number of small works on this topic prior to the large canvas. Of this creative process, the artist wrote: "In early October [1914] I finally began to work on 'The Christians'

asm... I began with the landscape, and the Volga... This gives a good idea of our Russian life, and man with his soul. The plan for the painting was as follows: the Rus of believers, from holy fools [yurodivyel and idiots, patriarchs and tsars to Dostoyevsky, Lev Tolstoy, Vladimir Soloviev, through to our days, the war, with its soldiers blinded by suffocating gas and its sisters of mercy - in a word, the life of our land and people up until 1917 - advancing in a mighty stream in search of the living God. A surge of faith and great deeds, as well as delusions, passes before the face of Time. Before this living torrent walks a boy. Calm and quiet, he shows no hesitation. The only one to see God, he will reach Him before anyone else does. Such was the concept behind my painting, which I planned as early as 1905 or 1906, yet started only in 1914, working on a large, sevenarshin [five-metre] canvas..."14

in oils. I worked with enormous enthusi-

By the summer of 1916, the painting was all but finished. The main value of the canvas was seen by Nesterov as philosophical, rather than artistic: the artist frequently discussed the painting with religious philosophers. When, in early 1917, the work was completed, Florensky and Bulgakov both came to



Л.С. БАКСТ

Холст. масло

250×270

Lev BAKST

Oil on canvas

St. Petersburg

250 by 270 cm

Terror Antiquus, 1908

Terror Antiquus. 1908



Согласно свидетельству Булгакова, портрет был начат одним из майских вечеров 1917 года в саду дома Флоренского в Сергиевом Посаде в тот самый, особо любимый Флоренским, час, когда свет тонет в сумерках на границе заката перед появлением первой вечерней звезды. Розовое небо на заднем плане портрета вызывает в памяти женские образы, возникающие на закате или восходе, которые мы встречаем у М.Ю.Лермонтова и у многих других поэтов, включая Вячеслава Иванова. В «Небесных знамениях»<sup>3</sup> Флоренский интерпретировал такое изображение небесного свода как предчувствие Софии Премудрости Божией. Возможно, два философа рассуждают о Софии - данная тема была особо дорога обоим; Булгаков, к примеру, исследовал ее в одном из своих сочинений того года - «Свет невечерний. Созерцания и умозрения» («Путь». Сергиев Посад, 1917). София Премудрость Божия пред-

ставляла собой специфическую идею и в то время часто обсуждалась в религиозных исследованиях, а вне церкви София нередко и порой довольно неожиданно отождествлялась с образом Прекрасной Дамы, порожденным писателями и философами-символистами . Что касается Флоренского, в тексте «Напластования эгейской культуры» 5 он обратил внимание все-таки не на эфемерную Софию, духовный архетип женственности у символистов, а на крепкую фигуру Праматери времен матриархата. Эта работа была издана в типографии Троице-Сергиевой лавры одновременно с книгой Булгакова и с репродукцией портрета в брошюре «Первые шаги философии» б. Данный сборник ранее созданных произведений Флоренский поторопился опубликовать именно в 1917 году, что придает новое значение двойному портрету. который может быть прочитан как иллюстрация к посвящению С.Булгакову, напечатанному в качестве введения к этой небольшой книге<sup>7</sup>: «Сергею Николаевичу Булгакову. Дорогой и Глубокоуважаемый Друг! Ровно семь лет тому назад я начал печатать эту книгу... Еще больше окрепла за это время первоначальная мысль - посвятить эту книгу Вам. Семь лет испытания нашей дружбы углубили мое уважение и мою любовь к Вашему духовному облику. Вот почему мне было бы тяжело сейчас, изза невозможности в скором времени напечатать всю книгу, лишить ее освящения, с которым срослась она в моей душе. Примите же мое более чем скромное приношение - не как труд достойный Вашего имени, а лишь как свидетельство прочности моих чувств к Вам. Автор. 1917. V. 4. Сергиев Посад».

В «Напластованиях эгейской культуры» Флоренский развивает археологическую и философскую темы, размышляя о значении женской власти и ее влиянии (современное толкование термина не совсем соответствует тому, что имел в виду Флоренский) в архаичных культурах, основываясь на очень популярном в то время сочинении о матриархате Якоба Бахофена<sup>8</sup>. Это не единственный случай, когда присутствие Матерей в процессе написания портрета двух философов ощущается и Нестеровым, который уловил «загадку» Матерей в реальных женщинах - в Ольге Павловне, матери Флоренского, и в Анне Михайловне Гиацинтовой, матери пятерых детей философа. В первой он увидел «что-то свое, заветное». «Этого заветного она не уступит никому», даже своему любимому сыну, а жену философа охарактеризовал следующими словами: «Вся она - в улыбке... Пока будет эта улыбка - все, можно сказать, идет хорошо. И старость, и беда не страшна, лишь бы она оставалась»9

Разве не эти две отличительные особенности: вечная улыбка античной Коры и непостижимая удаленность Праматери - были теми двумя полюсами, о которых Флоренский рассуждал в своем выступлении о женственности в античной культуре? Афродита и каменные бабы?

Именно к улыбке одной античной Коры - загадочной статуи в центре картины Льва Бакста «Древний ужас (Terror Antiquus)» (1908, Русский музей) обращается Флоренский, утверждая, что археологические находки на острове Крит являются ключевыми в понимании корней древнегреческой культуры и могут считаться последним связующим звеном с затерянной Атлантидой. И далеко не в первый раз философ, чтобы проидлюстрировать свои выводы, опирается на видение современного ему художника: «Немудрено, что для одного из культурнейших русских художников - Л. Бакста - гибель

КОМАРОВСКИЙ Портрет П.А.Флопенского 1924 Холст, масло. 70×62 Музей Павла Флоренского

Vladimir KOMAROVSKY Portrait of Pavel Florensky. 1924 70 by 62 cm The Pavel Florensky Museum

С.Н. Булгаков. 29 мая 1916 г.. Музей Павла Флоренского

Photo. Sergei Bulgakov, May 29 1916, Moscow



Атлантиды сделалась источником вдохновения в его картине "Terror Antiquus" кажется, самом значительном, что дада наша историческая живопись последних лет» 10.

И мы снова удивлены подобным выбором. На мой взгляд, Флоренский не был таким уж восторженным поклонником грандиозного синтеза русской культуры, который мы видим на картине «Христиане (На Руси. Душа народа)» (1914-1916, ГТГ), созданной его другом художником Нестеровым, произведении, которое по хронологии и идеологии тесно связано с двойным портретом.

Нестеров начал обдумывать свой проект одновременно с исследованиями Флоренского по крито-микенской иконологии, важнейшим результатом которых для Нестерова станет картина «Христиане (На Руси. Душа народа)», а для Флоренского - брошюра «Первые шаги философии». Нестеров, на тот момент тесно общавшийся с В.В.Розановым, встретился с Флоренским летом 1916 года11, о чем свидетельствует хра-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Johann Jakob Bachofen, "Myth, Religion, and Mother Right: Selected Writings of J.J.Bachofen", translated from the German by Ralph Manheim. Princeton University Press, New Jersey, 1967 (Das Mutterrecht, Eine Untersuchung über die Natur), Krais und Hoffmann, Stuttgart, 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Quoted from Trubachev, "Pavel Florensky and Mikhail Nesterov",

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Pavel Florensky, "The Forefathers of Philosophy" (Prashchury liubomudriva). In Fr. Pavel Florensky, "Works" in 4 vols. Moscow. 1996, vol. 2, p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Mikhail Nesterov, "Letters" (Pisma). Leningrad, 1988.

<sup>13</sup> Deacon Sergiy Trubachev, "Pavel Florensky and Mikhail Nes-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Mikhail Nesterov, "Memoirs" (Vospominaniya). Moscow, 1985, p.

Флоренский П.А., свяш. Небесные знамения. К символике цветов (медитация) // Флорен кий П.А., свящ. Соч. В 4 т. Т. 2. М., 1996. С. 414-418.

<sup>4</sup> Эта дискуссия не была чужда Флоренскому, который в то время находился в тесном контакте еписка / под ред. Е.Иванова. М., 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. в: *Флопенский П.А., свяш.* Соч. В 4 т. Т. 2. М., 1996, С. 91–130

Три текста: «Напластования эгейской культуры», «Лекция и Lectio» (вместо предисловия к издаваемому курсу лекций), «Пращуры любомудрия», - опубликованные под общим заглави ем «Первые шаги философии», были частью цикла лекций, посвященных античной философии, которые читались в Московской духовной академии с 1908 по 1918 год. Игумен Андроник (Александр Трубачев). Священник Павел Флоренский – профессор МДА // Богословску труды. Московская духовная академия. 300 лет (1685-1985). М., 1986. С. 226-232.

Вероятно, впервые С.Булгаков встретил П.Флоренского в 1906 году - это дата его первого письма к философу, которое сейчас хранится в Музее Павла Флоренского в Москве

Johann Jakob Bachofen. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynoikratie der Alten Welt und ihrer religiösen und rechtlichen Natur. Krais und Hoffmann, Stuttgart, 1861.

Трубачев С.З., диак. Указ соч. С. 355-356.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Флоренский П.А., свящ. Соч. В 4 т. Т. 2. М., 1996. С. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Нестеров М.В. Письма, Л., 1988

visit the painter, who hoped, presumably, to be assured of their approval.15

On 18 January 1917, Nesterov wrote to Alexander Turygin: "Many wish to see the painting. I grudgingly show it to my fellow artists only. Three of four of them have now seen it, each expressing approval 'in his own way'. They all, however, concur that it is above everything I have produced in the last ten or twelve years... The 'religious philosophy' group has been, with Prof. Bulgakov, Father Pavel Florensky, Kozhevnikov and others." 1

In his subsequent lectures on the "Analysis of Spatiality" 17, Florensky devoted several pages to the study of Nesterov's painting. His strong approval was, of course, motivated not only by his friendship with the artist, but also, primarily, by the religious and national issues explored in the painting, which lay close to his heart. Having expressed his approval of the general concept, however, towards the end of his study Florensky suggests that there is no real connection between time and space in the painting: "Time plays with these three-dimensional images, rather than being a part thereof. Many such works exist - they are often created when the artist wishes to convey something large and complex, yet perceives this thing mainly through analogy, lacking, as it were, any real idea of the thing. Such is, for instance, Mikhail Nesterov's "Soul of the People"...18 In this work, the "joints" between images from different temporal coordinates have to some extent been erased, yet they remain visible: the group is united in a common action, yet the individual figures are not directly connected, through subject matter or painting technique. The space of the canvas falls apart, disintegrating into several distinct areas, which are very loosely interconnected. This disintegration does not correspond to the concept of the painting, and can hardly be justi-

In Nesterov's painting, Florensky does not find the kind of synthesis he notes, for instance, in the grand medieval murals of the Dormition Cathedral in the Trinity Lavra. Of these, he writes: "the church indeed resounds with continuous music - a rhythmic beating of invisible wings, which fills the entire space. Alone in such a church, one is objectively forced to hear the sound of its murals, this sacred sound which lies outside perception. It then becomes clear beyond any doubt that this sound is not imagined by us, but emanates from the images, taken together. The entire church pulsates with the rhythm of time." 20

Florensky's guarded criticism of "In Rus" found expression not only in his "Lectures on Spatiality and Time in

Works of Art", given at VKHUTEMAS, The Higher Art and Technical Workshops, between 1921 and 1923. As his sharp comments on the neo-Russian murals of the "odd-looking Cathedral of St. Vladimir in Kiev"21 show, the philosopher had reservations concerning the neo-Russian style of art as a whole. Primarily directed at Wilhelm (Vasily) Kotarbinsky (1849-1921), these comments were also intended for Viktor Vasnetsov<sup>22</sup> - thus, Nesterov, who had worked with both, was also indirectly involved.

In similarly independent spirit, however, Florensky also wrote of those works which he considered to be examples of successful space-time synthesis. Through the powerful use of symbols, he claimed, these captured the spirit of their time. His preferences are, at times, most unexpected: in the "Analysis of Spatiality", for instance, he contrasts Nesterov's "In Rus" with Jean-Antoine Watteau's elegant, frivolous "Pilgrimage to the Isle of Cythera" (1717, Louvre Museum, Paris), holding the latter up as an ideal model of space-time synthesis.<sup>23</sup> Similarly, in 1908 he accepted the vague, esoteric content of "Terror Antiquus" by the decadent Bakst, finding in this painting the symbolic ancient synthesis of which he had written in his "Stratification of Aegean Culture", using both classical and symbolist sources as examples. Interestingly enough, the completion of Bakst's painting coincided with the beginning of Florensky's series of lectures on ancient philosophy.

Христиане (На Руси. Душа народа). 1914 397×924

Mikhail NESTEROV The Christians (In Rus. The Soul of the People). A Study Gouache on paper mounted on cardboard 39.7 by 92.4cm State Tretyakov Galler

ism could not accommodate the pompous images of socialist victories. Neither, however, could it sit with Nesterov's praise of Orthodoxy, sung as it was with the artist's particular brand of naturalism. In his article "To the Honoured "Makovets"<sup>24</sup>, Florensky voiced his reservations about "stylisers", making the distinction between his own view of realism, and that propounded by the "stylisers" of neo-Russian art, Dmitry Stelletsky (1875-1947) in particular. At the same time, a number of factors exist which might have prompted Florensky to regard Stelletsky in a favourable light. Not only did this artist attempt to use the Russian icon form in his paintings, but he was also a close associate of Vladimir Komarovsky (1883-1937) and, most importantly, of Yury Olsufiev (1878-1939). In constant contact with both as an artist and as a friend, Stelletsky knew Olsufiev, and worked with him, before the latter's emigration to Paris in 1913.25 There exists, indeed, a portrait of Yury Olsufiev's son in medieval dress, painted by Stelletsky. Florensky knew and loved both

Naturally, Florensky's view of real-

Komarovsky and Olsufiev, holding the artists in the greatest esteem. Vladimir Komarovsky created several portraits of the philosopher, using the synthetic language of icons in an innovative way: today, these can be viewed in the Pavel Florensky Museum. Yury Olsufiev, like Florensky, was a member of the "Committee for the preservation of ancient monuments and works of art" of the Trinity Lavra of St. Sergius.26

Naturally, its very name - "The Philosophers" - burdens our portrait with a certain "baggage" from the very outset: the same is also true of Nesterov's later portrait of Ivan Ilyin (1882-1954), which bears the title "The Thinker" (1921-1922). These works can justly be seen as the conclusion of an entire cycle of symbolist portraits of prerevolutionary Russian cultural figures.

Nesterov, it seems, felt the same way: even before the portrait of Ilyin was created, he wrote to Alexander Zhirkevich: "I have three portraits at the moment - of Lev Tolstoy, Metropolitan Antony and the Professors - the best and most gifted philosophers, our theologians - Father Pavel Florensky (the author of the book 'The Pillar and Ground of the Truth') and Sergei Bulgakov. All three portraits complement each other in the area of religious quest, thoughts and deeds."27

Of all the portraits from this cycle, the most convincing is the double image of Sergei Bulgakov and Pavel Florensky. There is an element of illustration in this work, Nesterov having decided to place a view of Abramtsevo in the background. The Abramtsevo landscape was

нящаяся в Музее Павла Флоренского запись о визите<sup>12</sup>. датированная рукой философа: «1916.V.10». Именно в тот период Нестеров работал над финальным вариантом «Христиан». Он долго вынашивал эту картину, которой предшествовали менее масштабные произведения на тот же сюжет.

Из воспоминаний художника: «В начале октября [1914] я, наконец, начал «Христиане» красками. Работал с большим одушевлением. ... Начал писать с пейзажа, с Волги. ... На нем как-то ясно чувствуется наша российская жизнь, человек с его душой.

План картины был таков: верующая Русь от юродивых и простецов, патриархов, царей - до Достоевского. Льва Толстого, Владимира Соловьева, до наших дней, до войны с ослепленным удушливыми газами солдатом, с милосердной сестрой – словом, со всем тем, чем жили наша земля и наш народ до 1917 года, - движется огромной лавиной вперед, в поисках бога живого. Порыв веры, подвигов, равно заблуждений проходит перед лицом времен. Впереди этой людской лавины тихо, без колебаний и сомнений, ступает мальчик. Он один из всех видит бога и раньше других придет к нему. Такова была тема моей картины, задуманной в пятом или шестом году и лишь в 1914-м начатой мной на большом, семиаршинном холсте» 13

Именно летом 1916 года Нестеров приближается к завершению своей работы, ободренный не столько с художественной точки зрения, сколько с точки зрения философии картины, о которой он неоднократно говорил в беседах с религиозными мыслителями. И в самом деле, как только она была завершена в начале 1917 года, Нестерову нанесли визит Флоренский и Булгаков, от которых художник, предположительно, ожидал окончательного олобрения14

18 января 1917 года он писал Александру Андреевичу Турыгину: «Желающих видеть картину много. Неохотно ее показываю лишь своему братухудожнику. Из них видели картину тричетыре – всем нравится вещь «по-своему». Но все говорят одно - что она выше всего того, что мной сделано за последние десять-двенадцать лет. ... Была компания «религиозно-философов» - с проф. Булгаковым, отцом Павлом - Флоренским. Кожевниковым и

Впоследствии Флоренский в лекциях «Анализ пространственности» 16 посвятил несколько страниц тшательному разбору этой картины, которая не могла не вызвать его полного одобрения не только из-за личных отношений с художником, но, главным образом, изза религиозной и национальной специфики, близкой ему. Однако же в конце исследования, в котором была дана положительная оценка концепции картины, Флоренский, пусть и очень деликатно, намекает на отсутствие реальной пространственно-временной согласованности: «Время здесь скорее играет на трехмерных образах, нежели входит в самый их состав. Произведений такого рода много, и они возникают особенно часто, когда художник пытается выразить нечто большое и сложное, но мыслит его в значительной мере аналогично, не имея пред собою идеи его в собственном смысле слова. Такова, например, «Душа народа» М.В.Нестерова. ... В рассмотренной картине спайки образов, относящихся к разным временным координатам, затерты до известной степени, но тем не менее видны: хотя вся группа и объединена общим действием, но нет непосредственной связи между отдельными

действующими лицами, ни сюжетно, ни живописно: все-таки пространство картины распадается на ряд отдельных областей, очень некрепко связанных друг с другом, хотя по замыслу картины этого распадения не должно было быть и едва ли может быть мотивировано» 17.

Здесь Флоренский делает упор на отсутствии все того же синтеза, который он. однако, находит в грандиозных средневековых настенных росписях, к примеру в Успенском соборе Троице-Сергиевой лавры. При этом он отмечает: «Храм действительно звучит неумолкающею музыкою, ритмическим биением невидимых крил, которое наполняет все пространство. Когда остаешься в таком храме один. то это звучание его росписи, священный нечувственный звук слышится с объективною принудительностью и делается совершенно несомненным, что он исходит от изображений в их целом, а не примышляется нами. Весь храм бьется ритмом времени» 18

Возможно, скрытая критика, которая проходит в его анализе картины «На Руси», прослеживается не только в разных контекстах лекций о роли пространства и времени в произведениях изобразительного искусства, прочитанных им во ВХУТЕМАСе с 1921 по 1923 год, но также и в раздражении, которое Флоренский демонстрирует в целом по отношению к неорусскому стилю и которое он выражает в своих острых комментариях по поводу неорусской росписи «нелепого Владимирского Собора в Киеве» 19. Такая критика была направлена не только на Вильгельма (Василия) Котарбинского, но и на Виктора Васнецова<sup>20</sup>, а следовательно, косвенно и на Нестерова, работавшего с ними. С другой стороны, с присущей независимостью суждений Флоренский заявлял о своих личных



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Нестепов М.В.* Воспомі нания. М., 1985. С. 334.

<sup>12</sup> Трубачев С.З., диак. Указ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> On Nesterov and Florensky's friendship, see Trubachev, "Pavel Florensky and Mikhail Nesteroy", The Florensky family archive contains six letters from Mikhail Nesterov to Pavel Florensky, written between 1916 and 1923.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Mikhail Nesterov, "Letters" (Pisma). Leningrad, 1988, p. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Pavel Florensky, "An Analysis of Spatiality" (Analiz prostranstvennosti). In "Collected Works. Articles and Studies on the History and Philosophy of Art and Archaeology" (Sobraniye sochineniy. Statyi i issledovaniya po istorii i philosophii iskusstva i arkheologii). Moscow, 2000, pp. 229 – 232.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Viktor Vasnetsov (1848-1926) worked on the murals for the Cathedral of St. Vladimir between 1885 and 1896, coordinating the work of his fellow artists. One of these artists was Wilhelm Kotarbinsky, a typical representative of the Russian "pompier" style of the second half of the 19th century. The murals inside the cathedral were largely painted by lesser known artists, although several famous painters, like Nesterov and Mikhail Vrubel, also took part

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Pavel Florensky, "An Analysis of Spatiality" (Analiz prostranstvennosti), p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Pavel Florensky, "To the Honoured "Makovets" (Letter to N.N.Bariutin)" (V dostokhvalny "Makovets" (pismo N.N.Bariutinu). In Fr. Pavel Florensky, "Works" in 4 vols. Moscow, 1996, vol. 2, pp. 628 - 629.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> For a history of the friendship between Olsufiev, Neradovsky, Komarovsky and Stelletsky, see Yury Olsufiev. "On the Recent Past of One Estate: Buetsky Dom as We Left It on 5 March 1917" (Iz nedavnego proshlogo odnoi usadby Buetski dom, kakim my ostavili ego 5 marta 1917 goda). In Olsu fiev's memoirs, edited by Gerold Vzdornov, in "Nashe Naslediye" nos. 29/30, 1994, pp. 91 - 131 and

 $<sup>^{26}</sup>$  M.S.Trubacheva, "The Committee for the Preservation of Ancient Monuments and Works of Art of the Trinity Lavra of St. Sergius, 1918-1925" (Komissiva po okhrane pamiatnikov stariny i iskusstva Troitse-Sergievoi lavry, 1918-1925) in "Muzei" no. 5, 1984, pp. 152 - 164. See also Gerold Vzdornov, toration and Science" (Restayratsiya i nauka), Moscow, 200

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mikhail Nesterov, "I Continue to Believe in the Triumph of Russian Ideals" (Prodolzhayu verit v torzhestvo russkikh idealov): Letters to Alexander Zhirkevich, "Nashe Naslediye", no. 3, 1990, p. 22.

Флоренского см.: *Труба-*чев С.З., диак. Указ соч. В семейном архиве Флоренского хранится шесть писем М.В.Нестерова к П.А.Флоре П.А.Флоренскому, относя-щихся к 1916–1923 го-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Нестеров М.В. Письма.

Флоренский П.А., свящ. Анализ пространственности // Флоренский П.А., свящ. Собр. соч. Статьи и и философии искусства , .... искусства и археологии. М., 2000. С. 229-232.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же. С. 229, 232.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Там же. С. 227.

Виктор Васнецов участ вовал в росписи Влади мирского собора в 1885-1896 годах и коо вал работу других худож ников, среди которых был Котарбинский, типичный представитель русской рой половины XIX века храма принимали участие ки, но среди них были и Михаил Врубель и Несте-

Exclusive Publications
Наши публикации



seen by Florensky as the main element in the spiritual structure of the Lavra's grounds. The philosophers' special connection with Abramtsevo was further reinforced, when on 26 July 1916 Alexandra Mamontova, guardian of Abramtsevo and daughter of Savva Mamontov, founder of the Abramtsevo Art Circle, brought Nesterov to Florensky to discuss the future portrait.

There were, indeed, many factors which prompted Nesterov's decision to substitute the real view behind the two philosophers – that of Florensky's garden – with the hills of Abramtsevo. Nesterov spent the summer of 1917 in Abramtsevo, and wished to stress the emotional and symbolic importance of this spot both for himself, and for his two friends. A peaceful retreat, where nature and culture could both be enjoyed, Abramtsevo could also serve as a safe haven, should disaster strike.

On 30 July 1917, a prophetic year, Pavel Florensky wrote to Alexandra Mamontova: "Naturally, that which is happening around us is, for us, extremely painful. I believe and hope, however, that nihilism will outlive itself and appear in all its baseness – that everyone will tire of it and begin to hate it. Then, after this abomination has failed, hearts and minds will turn once more to the Russian ideal, to the idea of Russia, to holy Rus – not cautiously and half-heartedly, as before, but out of real hunger." <sup>30</sup> At the same time, Florensky was convinced that there were difficult times ahead: "I am certain

that the worst lies ahead, not behind us."31

His letter to Nesterov penned in

June 1920, also betrays despair: "...in between your letter, and that which we have here, there are several psychological decades."32 Four years after Nesterov created his double portrait, Florensky began to notice certain changes in its hues. In a letter to his wife, with typical sensitivity of observation he expresses anxiety and concern: "Against the background view, certain of the hues have begun to change, affected by time. Something like a greenish halo has appeared around S.N.B.'s [Bulgakov's] head, where it is particularly strong; it is visible around my head also, but weaker. The shining around SNB is so intense as to attract attention - M.V. [Nesterov] will have to paint it over. It made M.V. quite anxious at first - he feared that something might have happened to S.N. in the Crimea."33

With his natural perceptiveness, Florensky could not fail to understand that the new regime disapproved both of him, and of his portrait. Nesterov, however, was naively optimistic. Expecting his double portrait to be purchased by the Tretyakov Gallery, in 1927 he submitted the work for approval by a committee headed by his friend, the architect Alexei Shchusev. <sup>34</sup>

The portrait was finally purchased by the Tretyakov Gallery in 1964. Over thirty years after Nesterov's initial offer, "The Philosophers" was acquired from the artist's daughter, Natalia Nesterova: thus, the idea and its proponents were М.В. НЕСТЕРОВ Христиане Эскиз к картине «Христиане (На Руси. Душа народа)». 1914–1916 Бумага, темпера, графитный карандаш 20×43

Mikhail NESTEROV
The Christians
A Study. A variant of
"The Christians
(In Rus. The Soul
of the People)",
1914–1916
Tempera, pencil
on paper
20 by 43 cm
State Tretyakov Gallery

finally rehabilitated. Nesterov's "The Christians (In Rus.The Soul of the People)" (1914–1916) was acquired by the Tretyakov Gallery in 1958, and "The Thinker" (1921–1922) joined the State Russian Museum collection in 1963.

Today, as the personality and ideas of Pavel Florensky continue to arouse growing Russian and international interest, this beautiful portrait is not merely a prized piece in the State Tretyakov Gallery, but also a witness – and a reflection – of an entire era.

нию к самым неожиданным произведениям, в которых, на его взгляд, удалось воплотить в мощной символике пространственно-временной синтез и дух времени. Подобным примером является фривольная и изящная картина Антуана Ватто «Паломничество на остров Киферы» (1717, Лувр), которую Флоренский противопоставляет работе «На Руси» все в том же трактате о пространственности в качестве идеальной модели пространственновременного синтеза<sup>21</sup>. Таким же образом в 1908 году он был готов принять некое эзотерическое содержание "Тегror Antiquus" (завершение которой случайно совпало с началом лекций Флоренского по древней философии) декадента Бакста, в которой он уловил появление того символического античного синтеза, к которому он стремился в «Напластованиях эгейской культуры», опираясь как на классические источники, так и на символистскую литературу.

вкусовых предпочтениях по отноше-

Конечно, концепция реализма Флоренского не могла применяться к помпезным изображениям социалистических побед, но и не могла рассматриваться применительно к прославлению православия в терминах натурализма, иногда проглядывающего у Нестерова. Свидетельство беспокойства Флоренского по поводу «стилизаторов» мы находим в его статье «В достохвальный "Маковец"»<sup>22</sup>, где он считает должным отделить свою концепцию реализма от концепции «стилизаторов» неорусского искусства, которую автор отождествляет с фигурой Дмитрия Стеллецкого. Этого художника Флоренский должен бы был оценить не только потому, что он пытался применять в своей живописи стилистику русских икон, но и потому, что он работал в тесном практическом и идеологическом контакте с Владимиром Алексеевичем Комаровским и. что особенно важно, с Юрием Александровичем Олсуфьевым - еще до эмиграции художника в Париж в 1913 году<sup>23</sup>. Стеллецкий написал портрет его сына в средневековых одеждах.

И Комаровский, и Олсуфьев были чрезвычайно дороги Флоренскому, и оба пользовались его уважением. Существует несколько портретов философа кисти Комаровского (ныне они находятся в Музее Павла Флоренского в Москве), который новаторским образом применил синтетический язык икон. С Олсуфьевым Флоренский работал в Комиссии по охране памятников старины и искусства Троице-Сергиевой давры<sup>26</sup>

Конечно, «Философы» уже по своему названию «обременены» программностью, так же как и портрет И.А.Ильина, названный «Мыслитель»

(1921-1922). Данные произведения могут считаться завершением целого символистского цикла, посвященного представителям русской дореволюционной культуры. Нестеров еще до того, как нарисовал Ильина, заявил А.В.Жиркевичу: «Сейчас у меня три портрета: Л.Н.Толстого, м. Антония и профессоров - и лучших и даровитейших философов - богословов наших отца Павла Флоренского (автора книги «Столп и утверждение истины») и С.Н.Булгакова. Все три портрета как бы восполняют один другого в области религиозных исканий, мыслей и полвига»25

Из всех работ цикла самым убе-

дительным является как раз рассматриваемый здесь двойной портрет, в который Нестеров привнес иллюстративный элемент, изобразив на заднем плане пейзаж Абрамцева, - тот самый пейзаж, который Флоренский считал главной составляющей частью духовного пространства Троице-Сергиевой лавры<sup>26</sup>. Символическое свилетельство близкой принадлежности двух философов к данной особой территории подтверждается еще и тем фактом, что именно Александра Саввична Мамонтова, хранительница и потомок основателя Абрамцева, привезла Нестерова к Флоренскому 26 июля 1916 года, чтобы обсудить будущий портрет<sup>27</sup>. Другим знаком является то, что Нестеров заменил реальный задний план картины, сад дома Флоренского, на холмы Абрамцева, и не только потому, что художник провел там лето 1917 года, а главным образом для того, чтобы подчеркнуть символическую и эмоциональную ценность этого пейзажа для каждого из них: уголок природы и культуры, который еще мог послужить приютом на время драматических событий. Именно в 1917 году, 30 июля, Флоренский писал Александре Мамонтовой: «Все то, что происходит кругом нас, для нас, разумеется, мучительно. Однако я верю и надеюсь, что, исчерпав себя, нигилизм докажет свое ничтожество, всем надоест, вызовет ненависть к себе и тогда, после краха всей этой мерзости, сердца и умы, уже не попрежнему, вяло и с оглядкой, а наголодавшись, обратятся к русской идее и идее России, к святой Руси»<sup>28</sup>. Но вместе с этим он предполагал:

«Я уверен, что худшее еще впереди, а не позади»<sup>29</sup>. Схожим отчаянием веет и от письма, адресованного Нестерову в июне 1920 года: «...между Вашим письмом и тем, что у нас, лежит несколько психологических десятилетий»<sup>30</sup>. Спустя четыре года после написания портрета то же беспокойство и опасения отразятся в словах Флоренского, проникнутых его тонкими зрительными наблюдениями по пово-

ду изменения цветовой тональности портрета: «Между прочим, произошло какое-то расхождение тонов на фоне пейзажа, от постарения и около головы СНБ сильно, а около моей – слегка выступило вроде зеленого нимба. Свечение СНБ-ва столь сильно, что обращает на себя внимание, а М.В-чу придется замазывать его. М.В. даже испугался, подумал, не означает ли это того, что с С.Н-чем что-то случилось в Крыму»<sup>31</sup>.

Флоренский с присущей ему восприимчивостью понимал, насколько его портрет, как и он сам, был неугоден режиму, в отличие от Нестерова, который в 1927 году, пусть даже и на короткое время, наивно обманывал сам себя в том, что портрет, отданный на рассмотрение комиссии, возглавляемой его другом архитектором А.В.Щусевым, будет куплен Третьяковской галереей<sup>32</sup>.

Это случится только через тридцать с лишним лет: в 1964 году портрет купит Третьяковская галерея у дочери Нестерова, Натальи Михайловны, что явится последним звеном в реабилитации идеи и ее защитников после картин «Христиане (На Руси. Душа народа)» (выставлена в ГТГ в 1958 году) и «Мыслитель» (приобретена Русским музеем в 1963 году). Тот факт, что сегодня личность и идеи Флоренского находятся в центре всевозрастающего национального и международного интереса к ним, делает этот прекрасный портрет не только украшением Третьяковской галереи, но и свидетелем целой эпохи.

56 TPETSHKOBCKASI TAJEPES / THE TRETYAKOV GALLERY / #2'2007 57

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> See the Trinity of St. Sergius Lavra collected material for 1919, Sergiev Posad, and, most importantly, the "Projects" for the preservation of the grounds developed by Pavel Florensky and Pavel Kapterev for the "Committee for the Preservation of Ancient Monuments and Works of Art of the Trinity Lavra of St. Sergius". See also M.S.Trubacheva, "The Committee for the Preservation of Ancient Monuments and Works of Art of the Trinity Lavra of St. Sergius, 1918–1925" (Komissiya po okhrane pamiatnikov stariny i iskusstva Troitse-Sergievoi lavry, 1911-1912.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> The fact of this meeting is confirmed in Trubachev's "Pavel Florensky and Mikhail Nesterov". p. 349. See also Nesterov's letter to Vasily Rozanov of 28 April 1916 in Mikhail Nesterov, "Letters" (Pisma), Leningrad, 1988, p. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Pavel Florensky: "Letter to Alexandra Mamontova" (Pismo A.S.Mamontovoi). In Fr. Pavel Florensky, "Works" in 4 vols. Moscow, 1996, vol. 2, pp. 409-410.

<sup>31</sup> Ibid n 400

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> From Florensky's letter to Mikhail Nesterov of 1 June 1920, Sergiev Posad. Quoted from Trubachev, "Pavel Florensky and Mikhail Nesterov". p. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> From Florensky's letter to Anna Florenskaya of 18 September 1921, Moscow. Quoted from Trubachev. "Pavel Florensky and Mikhail Nesterov", p. 358.

<sup>34</sup> Mikhail Nesterov, "Letters" (Pisma). Leningrad, 1988, p. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Флоренский П.А., свящ. Анализ пространственности... С. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Флоренский П.А., свящ. В достохвальный «Маковец» (письмо Н.Н.Барютину) // Флоренский П.А., свящ. Соч. В 4 т. Т. 2. М., 1996. С. 628-629.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Об истории дружбы Олсуфьева, Нерадовского, Коморовского и Стеллецкого см. воспоминания Олсуфьев Ю.А: Из недавнего прошлого одной усадьбы Буецкий дом, каким мы оставили его 5 марта 1917 года / под ред. г.Вздорнова // Наше наследие. 1994. № 29/30. С. 91–131; № 31. С. 97–123.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Трубочева М.С. Комиссия по охране памятников старины и искусства Троице-Сергиевой лавры.1918-1925 годы // Музей. 1984. № 5. С. 152-164. См. также: Вздорнов Г. Реставрация и изика М. 2006.

 $<sup>^{25}</sup>$  Нестеров М.В. Продолжаю верить в торжество русских идеалов (письмо к А.В.Жиркевичу) // Наше наследие. 1990. № 3. С. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> На эту тему см. сборник Троице-Сергиевой лавры (Сергиев Посад, 1919) и, главным образом, «Проекты» по охране территории, разработанные Павлом Флоренским вместе с Павлом Каптеревым в рамках Комиссии по охране памятников старины и искусства Троице-Сергиевой лавры в: Тоубочево М.С. Указ соч.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> О документальном подтверждении этой встречи см. в: *Трубочев С.З., диак.* Указ соч. С. 349; *Нестеров М.В.* Письма... С. 268 (письмо к В.В.Розанову 28 апреля 1916 года).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Флоренский П.А., свящ. Соч. В 4 т. Т. 2. М., 1996. С. 409–410.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Там же. С. 40

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Из письма П.А.Флоренского М.В.Нестерову 1 июня 1920 года. Сергиев Посад. Цит. по: *Трубачев С.З. диак*, Указ соч. С. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Из письма П.А.Флоренского к А.М.Флоренской 18 сентября 1921 года. Москва. Цит. по: *Трубачев С.З.*, диак. Указ соч. С. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> *Нестеров М.В.* Письма... С. 325.